

#### THE EVOLUTION OF EGO

Our mystical journey is initiated by an overview of three unique spiritual worlds that precede the physical cosmic system within which we exist. These three realms correspond to three strata within the individual human experience—namely, thought, speech, and action. The insights from this awareness will become practical empowerment for personal growth.

IN THE BEGINNING Jane Kamentser, oil on canvas, 2015, Los Angeles

### **I. INTRODUCTION**

Welcome to *The World of Kabbalah: Revealing How Its Mystical Secrets Relate to You.* This course provides a journey into the fascinating yet mysterious realm of kabbalah, genuine Jewish mysticism.

The intellectual bridge that facilitates this journey is an analysis of a fascinating hierarchy present within the human soul. That hierarchy is a reflection of a far higher cosmic order referred to as *seder hishtalshelut*, the magnificent sequence of spiritual evolution that stretches from G-d's<sup>\*</sup> infinite desire to create the world all the way down the Divine pipeline until the final, finite product. This order gave rise to the curious-looking charts that appear in kabbalistic works, and it is key to the present study.

\* Throughout this book, "G-d" and "L-rd" are written with a hyphen instead of an "o" (both in our own translations and when quoting others). This is one way we accord reverence to the sacred Divine name. This also reminds us that, even as we seek G-d, He transcends any human effort to describe His reality.



## **Driving Questions**

- 1. What is kabbalah?
- 2. What are its central teachings?
- 3. What is the significance of some of its key terms, like *sefirot*?
- 4. How are these teachings relevant to my everyday life?

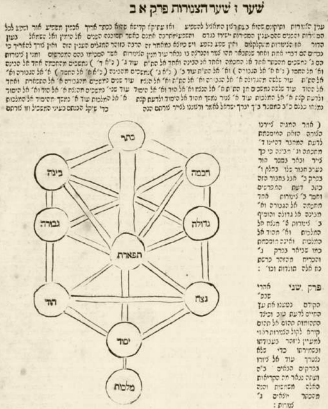


KABBALAH Bracha Lavee, felt on canvas, Israel, 2021



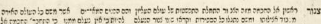
### Kabbalah Diagram

Rabbi Moshe Cordovero, Pardes Rimonim (Koretz, 1786), p. 32b



RABBI MOSHE CORDOVERO (RAMAK) 1522-1570

Prominent kabbalist. Ramak belonged to the circle of Jewish mystical thinkers who flourished in 16th-century Safed. The name Cordovero indicates that his family originated in Córdoba, Spain. His most famous kabbalistic work is Pardes Rimonim.



צגור לחבון הכרמה מהז הלגור התחלו המשמות של עולם בעולם בעולון והם סבוש מחודיים את המש כל בעולם מחוד ה. ביר אליטון אל המכיה מהז הלגור התחלו העילם ועל היו בעולם בעולים ביליון עולם אתנו כי התרכי המכיה אל הכתר אין כוע כילד ושלים עול במעש דרך אוול עור לכעמים יותה מהמנית נשע שלים על יר כבתר כי שם הסוד המת מכות את מעוב לא הרכילי עווי באלי נועלי בעיל ומרכי שירמה המעיין לרחות לאוומיט או באחרו כי לעומים כתר ירש המיא אלי וול את מעום עוליה כיבעו דיליה מינט שלי את מעלים אינו לי מו למניים יותה משנה שלים על ירי כלי מעוב כי המרכי אלי אול לכלה המאחת כיבעו דיליה מניכעו דיליה בעיל אומים אין ביף מת או באחרו כי לעומים כיר כילה כל אה המניכ עותם כללה מת חיל את שירות המיות מעולי ובכותה כלי מומני באון אלי מעוב לאו כמו לי מעוב כי לא הבעוב כיר לא המער היו דינו מיווי הוא הליעו היו הלאווי היו ביותר אלו העוב כיותו לאומי שליו שלי אלי מעום כי אלי מעום בי הכיר כל אה המרכי כיכי חיני מות תלשון כת והכוינה אין סוף שות מנותן כת ודול ועומה לכל המצרות ותנאי שבר יצרק ענין זה בכשר כי כתי נמי מוהן כח ודול לכל אשר למשה מתמ לכן האריך בכשונו ואור מוקש דכלא תלעילא כי אחות הנותן כת לכל ושות לתעלה תן הכל שדוץ למעלה תמט והייט שליש ומצט כי אחר שריני רגה לומר כת העליון הייתי אומר כי מי חיני היינו חולי של בתר לוה את העלי הבייט תכמה שמיה התרת היור בטרכע ומה באמר ודא אבל הוא מתשר עם שאר מייוש האאמר ואין נהמריק ואתני כי אל הנטר הזה שתכתר לחכתה רתז רמועה יתנית של תשלה של ראש והייני בהיות הרתו של בי'ת כבתר ותן בנטר הזה יצאו מים חיים טולים מן לבטן אל החכמה -

צנור בנייולא מן הכתר אל הנינה מן הלטר הזה תקבל הבינה שמע רב טוב מהכתר ואמרו בי ממט מתכמע היין מטמם אל הכינה והכינה מוליחה אותו מכח אל המועל והיין המכושם מספשע עד היזונה כדי לחקן תנשיל הקדיה המשרחת מחמת עצירות ישראל ושם בעינית מנסבים חותו כי בין לא שיר יין נשר כי אין כאן מגע גיי וראי באמרם לותן קבול המשרחת כענין מה שבארו בזהר בענין ולחק כי היה מעורב נייניו של עשו הנסוך לברך אותו והביא לו יעקב מיין היקח מיין השוב כדבתיב ויבא לו יין ואז נשובף עליו כת הרחמים – וכן מן כלצור הזה נשפע הרחמים אל הבינה להניק כת התלב אל הבנים להיות עינים רותצות בחלכ

5



### Kabbalah Diagram

Rabbi Shabtai Sheftel Halevi Horowitz, *Shefa Tal* (Hanau, 1612), p. 5a

#### שער ראשון סוד עשר הוא אחר ואחר הוא עשר פרק רביעי טל n ויהיה פי המאמר כשמלכו กกังก רל כשהמלכות רוצה לפעול חן וחסד נוטלת ומקכלת שפע מספירת חסד וכל הספירות משפיעות בה גב מצד כללותכו רוצה לעשו' דין בעמלק או בסטרא אחרא רוצ לומ'או מספיית חסר וכל הספירות משפיעות בה גב מצו כלו הכו שבה חסד וכסכימים שיהיו שפעט במלכת כלן חסי וכל שבה חסד ומסכימים שיהיו שפעט במלכת כלן חהיו כל עולם גושלת ומקבל שפע מתאאר קו הרחמי וכל הספירות מצד כלוחון שבללו בכפו רחמים מופיעים בה ומספינים שיהיו כין במלכת רחמים ונקראו כלן רחמיבו הגנה נמשיל דה מאל המרכי שיה הרבר קרונג שמשל המושיע על הדבור מחויא התאלה מדיכו מעול שיה היצא המעול הדבור מחויא ב שנתי הספינות הדבר אל הלשונן שם לז ה הגרון והחיד שנתי הספינות הדבר אל הלשונן שם לז ה הגרון והחיד שנתי הספינות הדבר אל הלשונן שכו כל אמיל המצור שנתי הספינות הדבר אל הלשונן שכו לז ה הגרון והחיד לפעולת הלשון שהוא חרבה וכלו לשונן שמור בלו לשונן של מתו הבנה לו לא היו במסמסי זה לא היה ללטון מדהבון לגלות בצפון מהבת כונג לבו אף על פושהנרון מהחהבון לגלות בצפון מחבת כונג לבו אף על פושהנרון בספו אאיוואיוצ לופאו בקליפות כחורת השומארה שהם שרים של פעלרה שרי אופורת העולם עעז או בחייבייארל אוכשרוצרה בחייביא רל את כשרוצדה לעשו רין ברשעי את פלסו מקבלת גרגושל שפע מבנהי ואתכלילו בהכלה וספיריו המפירו לכן לכלילין במלכו רכל הספירות שצד כלילות י ספירו שבהן מצד כלילותן שבללו גל מדין משפעין ב 121 שנכירו גכמו ובטפעים במלכורת שפעים ומסכימין שיהיה שפעם במלכורת דין כמו השפע של גבור' שהוא דין ואז גקראו כל ההשפעו' במלכות גבורורך ודינין וכד דיש לחיונד חיוא והתרא מינחד לפעולת אותיורת אחהע ששם מוצאם והחיך מיוחד לאותיותגלק ששם מוצאם והשניים מיוחדים לאותיות זסשרץ ששם מואאם והשפתיים מיוחדים לאותיות ולים הכמסצה לעו בעא למיעבד חינא וחסרא EN שצילהיו 100 -בינת אצילוח series nhrm -----עארה אבלו בצח אצילות הור אצילות ישוד אצילות aton serte נולם האירוד מי ילם יצירה מלי שלם עשיית גיון עולם עשייה יסור ·A 1 33 333 -0 A.A. 11 .0.1 W AL FERGIO ENES a were and TO LALL DUS SCOUL MR.LUN OIL RELL LIL HX. can searchin INLU HE.CU LE HEIGH içu wx.qu E.C.L. ML A MELEN \*\* NO N

#### RABBI SHABTAI SHEFTEL HALEVI HOROWITZ 1566-1619

Kabbalist. A resident of Prague, Rabbi Shabtai Horowitz was a nephew of the renowned kabbalist Rabbi Yeshayah Horowitz, the Shalah. Rabbi Shabtai is best known for his kabbalistic work *Shefa Tal* and for his emphasis of the Divine nature of the human soul.



### The Mortal Mirror

Rabbi Meir ibn Gabai, Tolaat Yaakov, Sod Hamilah

כִּי הָאָדָם דָגְמָא עֶלְיוֹנָה. וְכָל מָה שֶׁבָּעֶלְיוֹנִים וְתַחְתּוֹנִים כָּלוּל בּוֹ. וְהוּא סוֹד ״צָלֶם אֱלֹקִים״ (בְּרֵאשִׁית א, כז), בִּהְיוֹתוֹ בְּדָגְמַת הַדְבָרִים הָאֱלֹקִים, בְּסוֹד ״וּמִבְּשָׂרִי אֶחֱזֶה אֱלוֹקַה״ (אִיוֹב יט, כו).

A mortal is a mirror for the supernal reality. All that exists in both higher and lower realms is present in microcosmic form within the human. This is the deeper significance of the Torah's statement that the human was created "in the Divine image" (GENESIS 1:27). And this is why we say, "From my flesh, I envision G-d" (JOB 19:26).

#### RABBI MEIR IBN GABAI 1480-AFTER 1540

Kabbalist and author. Ibn Gabai was born in Spain, from which he emigrated during the 1492 expulsion. Eventually he settled in Egypt. He authored three books in which he elucidates many basic mystical concepts, which have become kabbalistic classics: *Tolaat Yaakov* (which he authored at the age of 26), *Derech Emunah*, and *Avodat Hakodesh*.



JACOB'S LADDER Lesley Friedmann, acrylic on board, on permanent display, Chabad of Vancouver Island synagogue foyer, Victoria, BC, Canada, 2017

7



KEY

### Divine Ladder

Rabbi Moshe Alshich, Genesis 1:26

מָה עָשָׂה הוּא יִתְבָּרַךְ? עָשָׂה ״סָלָם מֻצָּב אַרְצָה וְרֹאשׁוֹ מַגִיעַ הַשָּׁמִיְמָה״ (בְּרֵאשִׁית כח, יב), לְמַעַן עַל יְדֵי מַדְרֵגוֹת הַסֻלָם יִשְׁמַיְמָה״ (בְּרֵאשָׁית כח, יב), קַמַעַן יוֹרֵד וּמִתְעַבֶּה, עַד יוּכַן לָהִתְקַבֵּל עַד מַטָה מַטָה.

G-d fashioned "a ladder planted on the earth, whose top reaches into the heavens" (GENESIS 28:12). This ladder's rungs serve as channels through which the flow of Divine energy can devolve degree after degree, in a constant pattern of progressive coarsening, until the flow can be received at the lowest extreme of existence.

#### RABBI MOSHE ALSHICH 1508-1593

Biblical exegete. Rabbi Alshich was born in Turkey and moved to Safed, Israel, where he became a student of Rabbi Yosef Caro, the preeminent codifier of Jewish law. Alshich's commentary to the Torah, titled Torat Moshe, remains popular to this day. His students included Rabbi Chaim Vital and Rabbi Yom Tov Tzahalon. He is buried in Safed.

| TERM 1.1 | HEBREW TERM     | סֵדֶר הִשְׁתַּלְשְׁלוּת                                                                                                                       |
|----------|-----------------|-----------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
|          | TRANSLITERATION | seder hishtalshelut                                                                                                                           |
|          | LITERAL MEANING | system of devolution                                                                                                                          |
|          | DEFINITION      | the many degrees of systematic<br>descent that stretch between G-d's<br>desire to create the universe and<br>the tangible result of that goal |



### Word of Caution

Rabbi Shneur Zalman of Liadi, Likutei Torah, Vayikra 51c

אָמַר קִדוֹשׁ ה' הָרַב יִשְׂרָאֵל בַּעַל שֵׁם טוֹב נִשְׁמָתוֹ עֵדֶן: אֲשֶׁר בְּלִמוּד סִפְרֵי הַקַבְּלָה יֵשׁ לְהִזָּהֵר שֶׁלֹא יְדַמֶה הַדְבָרִים כִּפְשׁוּטָתָן.

The saintly Rabbi Yisrael Baal Shem Tov taught that when studying works of kabbalah, we must be careful not to perceive the kabbalistic ideas as literal, physical concepts.



THE WAGON OF THE BESHT Shoshannah Brombacher, oil pastel on paper, Brooklyn, 1995

#### RABBI SHNEUR ZALMAN OF LIADI (ALTER REBBE) 1745-1812

Chasidic rebbe, Halachic authority, and founder of the Chabad movement. The Alter Rebbe was born in Liozna, Belarus, and was among the principal students of the Magid of Mezeritch. His numerous works include the Tanya, an early classic containing the fundamentals of Chabad Chasidism: and Shulchan Aruch HaRav. an expanded and reworked code of Jewish law.

#### RABBI YISRAEL BAAL SHEM TOV (BESHT) 1698-1760

Founder of the Chasidic movement. Born in Slutsk, Belarus, the Baal Shem Tov was orphaned as a child. He served as a teacher's assistant and clay digger before founding the Chasidic movement and revolutionizing the Jewish world with his emphasis on prayer, joy, and love for every Jew, regardless of his or her level of Torah knowledge.

9

### **II. THE THREE WORLDS**

The *Zohar* discusses the existence of three spiritual worlds that precede our physical universe. Their titles in Jewish mysticism reflect the varying degrees to which they are endowed with a sense of partial independence from G-d. The greater the sense of self, the greater the loss of an empowering surrender to G-d.



Beriah, Yetzirah, Asiyah

*Zohar* 2, 155a

ָדְאִית בֵּיה אוּף הָכִי בְּרִיאָה, וְעַל דָא בְּרָאתִיו.

בּהַהוּא כַּבוֹד עָלָאָה אִית בֵּיה יִצִירָה, וִעַל דֵא יִצַרְתִּיו

ַבְּהַהוּא פָבוֹד עָלָאָה אִית בֵּיה עֲשָׂיָה, וְעַל דָא אוּף הָכִי בִּבַר נַשׁ פִּתִיב עֵשִׂיתִיו.

לִמְהֶוֵי אִיהוּ כְּגַוְנָא דְהַהוּא כְּבוֹד עָלָאָה.

G-d's glory includes *Beriah*, and G-d bestowed this unto the human.

G-d's glory includes *Yetzirah*, and G-d bestowed this unto the human....

G-d's glory includes *Asiyah*, and G-d bestowed this unto the human.

Thus, the human is rendered in the image of the supernal glory.

#### ZOHAR

The seminal work of kabbalah, Jewish mysticism. The Zohar is a mystical commentary on the Torah, written in Aramaic and Hebrew. According to the Arizal, the Zohar contains the teachings of Rabbi Shimon bar Yocha'i, who lived in the Land of Israel during the 2nd century. The Zohar has become one of the indispensable texts of traditional Judaism, alongside and nearly equal in stature to the Mishnah and Talmud.



| HEBREW TERM     | בִּי״ע                                                                                                            |
|-----------------|-------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| TRANSLITERATION | <i>BiYA</i><br>created, shaped, made                                                                              |
| DEFINITION      | acronym for the grouping<br>of the three spiritual words,<br><b>B</b> eriah, <b>Y</b> etzirah, and <b>A</b> siyah |



KEY TERM 1.3

| HEBREW TERM     | יַשׁוּת                                                       |
|-----------------|---------------------------------------------------------------|
| TRANSLITERATION | <i>yeshut</i><br>existence                                    |
| DEFINITION      | existence with a sense of self-<br>awareness and independence |



ILAN SEFIROT (SEFIROT TREE) Yehoshua Wiseman, acrylic on canvas, Israel



### Names of BiYA

| NAME OF<br>WORLD | TRANSLATION | IMPLICATION                              | DEGREE OF<br>SELF-AWARENESS |
|------------------|-------------|------------------------------------------|-----------------------------|
| BERIAH           | Created     | The initial appearance of a novel entity | Minimal                     |
| YETZIRAH         | Shaped      | Supplying form to a preexisting entity   | Intermediate                |
| ASIYAH           | Made        | Completion of an entity's production     | Maximal                     |



An introductory page of the Zohar from the first printed edition, Mantua (in modern-day Italy), 1558. Numerous handwritten notes of an unknown author fill the margins of this particular copy. (JTS Library, New York)



### **Decisive Factor: Closeness**

Rabbi Shalom Dovber Schneersohn, *Sefer Hamaamarim* 5662, pp. 357–358

וְהֵן ג' מַדְרֵגוֹת: בְּרִיאָה, יְצִירָה, עֲשָׂיָה.

דִבְרִיאָה הוּא רֵאשִׁית הִתְחַדְשׁוּת הֵיֵשׁ ... אֶלָא שָׁאֹפֶן הִתְהַווּתוֹ עַד שֶׁנַעֲשָׂה בִּבְחִינַת יֵשׁ מַמָשׁ, דְהַיְנוּ הִתְגַלוּת יֵשׁוּתוֹ בְּפֹעַל מַמָשׁ, הוּא בְּג' מַדְרֵגוֹת ...

וְהַטַעַם מָה שָׁהִתְהַוּוּת הֲיֵשׁ הוּא בְּאֹפֶן כָּזֶה שָׁאֵינוֹ נַעֲשָׁה בִּבְחִינַת יֵשׁ מַמָשׁ בִּתְחַלַת הִתְהַוּוּתוֹ ... לְפִי שָׁבִּתְחַלַת וְרֵאשִׁית הִתְהַוּוּת הֲיֵשׁ הֲרֵי הוּא קָרוֹב עֲדַיִן אֶל הָאַין הָאֱלֹקִי וּמַאִיר בּוֹ בְּחִינַת הָאַיָן ... וְלָכֵן אִי אֶכִּשָׁר שֶׁיִהְיֶה בִּבְחִינַת מְצִיאוּת יֵשׁ מַמָשׁ.

פּי אָם פַאֲשֶׁר יֵרִד מִמַדְרֵגָה לְמַדְרֵגָה, וְהַיְנוּ שָׁמִתְעַלֵם הָאוֹר וְאֵינוֹ מֵאִיר בּוֹ בְּגָלוּי.

עַד בְּחִינַת עֲשִׂיָה, שֶׁהָאוֹר אֶסְתָּר לְגַמְרֵי, אָז דַוְקָא נַעֲשָׂה בִּבְחִינַת יֵשׁ מַמָשׁ.

There are three rungs: Beriah, Yetzirah, and Asiyah.

*Beriah* is the first introduction of *yeshut*, an independent self-concept. . . . However, existence only develops into a complete *yesh* when it reaches the third stage. . . .

#### RABBI SHALOM DOVBER SCHNEERSOHN (RASHAB) 1860-1920

Chasidic rebbe. Rabbi Shalom Dovber became the 5th leader of the Chabad movement upon the passing of his father, Rabbi Shmuel Schneersohn. He established the Lubavitch network of yeshivot called Tomchei Temimim. He authored many volumes of Chasidic discourses and is renowned for his lucid and thorough explanations of kabbalistic concepts.

The reason *yeshut* develops gradually . . . is because the initial stage of existence remains close to G-d, and His presence is very much sensed at this level.

Then *Beriah* devolves into *Yetzirah*, where the presence of G-d is somewhat concealed.

Finally, *Yetzirah* devolves into *Asiyah*, where G-d is *completely* concealed. At this point, existence becomes a true *yesh* and gains a complete sense of selfhood.



| HEBREW TERM     | בָּטוּל                                                                                                                             |
|-----------------|-------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| TRANSLITERATION | <i>bitul</i> surrender, suspension, nullification                                                                                   |
| DEFINITION      | a subdued sense of self due to<br>being absorbed by something<br>overwhelmingly impressive, and<br>the desire to become one with it |

Does bitul (surrender) harm one's self self-esteem? **Rabbi Shais Taub** responds: **myjli.com/kabbalah** 

#### **III. THE HUMAN EXAMPLE**

An analysis of mortal thought, speech, and action that identifies the distinctions unique to each of these functions provides an analogy through which to understand the nature of BiYA and the distinctions between these worlds.

AA

**KEY TERM 1.5** 

| HEBREW TERM     | לְבוּשֵׁי הַנֶפֶשׁ                                                                             |
|-----------------|------------------------------------------------------------------------------------------------|
| TRANSLITERATION | <i>levushei hanefesh</i><br>the soul's garments                                                |
| DEFINITION      | Thought, speech, and action—<br>the soul's behaviors, which are<br>external to the soul itself |



Title page of Sefer Yetzirah, an early kabbalistic work, from the first printed edition, Mantua, 1562. (Scholem Collection, National Library of Israel, Jerusalem)



### Removable

Rabbi Shneur Zalman of Liadi, *Maamarei Admur Hazaken* 5567, p. 414

שֶׁבְּחִינַת בְּרִיאָה יְצִירָה עֲשִׂיָה הֵם עַל דֶרֶךְ מָשָׁל כְּמוֹ לְבוּשׁ גַּשְׁמִי, שֶׁיָכוֹל לִפְשׁׁט אוֹתוֹ וְלִלְבּשׁ לְבוּשׁ אַחֵר, לְפִי שֶׁהַלְבוּשׁ אֵינוֹ נוֹגֵעַ לְעַצְמוּתוֹ ... כְּמוֹ מַחֲשָׁבָה דְבּוּר וּמַעֲשָׁה לְעַצְמוּת הַנֶפֶשׁ, הֵם רַק בְּחִינַת לְבוּשִׁים.

*Beriah*, *Yetzirah*, and *Asiyah* are comparable to physical garments. We can always remove our garments and dress in alternative garments because garments are not part of our essential selves. . . . In the soul's experience, this correlates to thought, speech, and action, which are not relevant to the core of the soul, but serve only as its garments.

Kin Post a if

A.C

ה ישנות או והי טוב אכבור הרבול היאוליים מאורוני הורולים הערורטיים יושכי על ישי השנת היו או הישור על ישי שורי ב כי ההוראה ניורי צרך אערו ישורו של עלוא הי עליהם יחיו צו הי אחר את התר את הכררה ושו נחי ער העלום

Handwritten correspondence by Rabbi Shneur Zalman of Liadi, dated 1811. (Library of Agudas Chasidei Chabad, Brooklyn, N.Y.)



**TEXT 6B** 

### **Triple Correspondence**

Rabbi Shneur Zalman of Liadi, ibid.

בִּרִיאָה הוּא בִּחִינַת מַחִשָּׁבָה, וִיצִירָה הוּא בִּחִינַת דִבּוּר, וַעֲשִׂיָה הוּא בִּחִינַת מַעֲשֶׂה בִּגַשִׁמִיוּת.

Beriah corresponds to thinking; Yetzirah, to speaking; and Asiyah, to physical action.



אשר למטה מהם וככל המדרינות שבר

אצלות והשפו למוריגה שנייה שתחתה ומדינת שנירה שחחתה במרינת ביאר חקתה ומדינת שנירה שחחתה במרינת ביאר וחשינה ומדינת בכיות שחחתה במרינת עשיה (מדורה וביער בכיות שחחתה לחי במרינת אציות השימש למרינת ביאת הקלקה בערך הבנית ומדינת ששית שחחת ברינת שחתה מהור היה שוינת אציות וחשינ ז שתחתה חחוה להיו שוינת אציות וחשינ למדינה שחתה מהורה להיו שוינת אציות וחשינ למדינה שחתה מהורה להיו במרינת יצוח השינה השיציבה למדינה שחתה משחינת במרינת יצוח השינה שימשינת מקלה מדינה שחתה מהור להיו במרינת יצוח השינה שינית מקלה מדינה שחתה במהורית שימשינת שימשינה שינית שינית מרינה במדינה שחתה במורינת שימי המדינת שינית מדינה במדינה שחתה המרינת שימשינת מדינה שינית עשירית בפדריגת עשיידה וכן מדר סורי גר שיור כפריג קשירי או כפריג קשירי או כו מריג הי עשירי א שבעולם כאו כבוד החווי להיות מדריג אילות והישקו מדריג הראשוני שבעולם המלא כיו בין לגו וישולשלן המדריג הראשוני שבעוצמו עד שוקטא כפרו ביו ספושים מדר אבלי במור החול שני כור עולם המקירות בין במה כפה משומים ביו אליו במור החול שני עולם במה במה מעומים ביו אליו במור החולע בעולם המלאכי הכן כמה נפוי באיני במור או בלי מדריג היו בפוי עבולם המקל ולא נדי האה כלי מדריג הומר גיו בפוי עבול פני עצמה מרריגרק באלוד עולפות שהםם מדרגות תמוא כל פורצרי ומדרינה כפני עצמה סוד אבע בסוד רחחע כמה וכמרי פעמים עד בלתי תכחית כמו שגוף האדם שהוא הגברא עמש סין הגרויה שם שנוי האודם שהוא הברא האחרון שבעשייה בעשייה רבשיה והאחר הבוש הוא לחינו גוף אחר ארבו ארבו שרור שבו נמה אבים ביום למעלה מזה המקוראים המקורשים העוודה הבו חות כזה וכל מה שיעלו ויהקרבו אל הראש יותר חומנים במעלה וימשבות בערך האברים שלמות מדם תכו לה האברים בכלי הכקירא שרא האת בוף אתר מדרג' אחת כמו קוהוא העניין בפציות ובכל העולפות

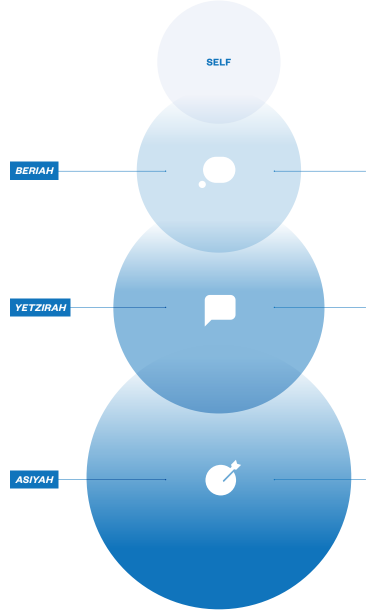


myjli.com/kabbalah

Kabbalistic diagram in the first printed edition of Shefa Tal by Rabbi Shabtai Sheftel Halevi Horowitz, Hanau (in modernday Germany), 1612. (National Library of Israel, Jerusalem)



### Degrees of Separation



#### THOUGHT

We can think of nonsense and of concepts that contradict our genuine opinions and feelings.

We can switch our train of thought from one topic to another.

#### SPEECH

We often cannot convey the full intensity of our feelings.

We can communicate ideas and emotions to others.

#### ACTION

Our tangible accomplishments remain even after we leave the scene.

Our influence is physical and tangible.

### Souls in the Spiritual Worlds

The spiritual worlds of *Beriah* and *Yetzirah* are home to souls due to descend to, or that have already returned from, our physical world—*Asiyah*. Even while a soul is installed in a human body in *Asiyah*, it nevertheless retains a connection with its source in the higher, spiritual worlds.

The following collection of texts chart the soul's journey from the spiritual worlds to our physical world and back.

#### SPIRITUAL ORIGINS

#### Rabbi Moshe Cordovero, Pardes Rimonim 1:7

The world of *Beriah* is referred to as the Divine Throne. It is the World of Souls, as per the *Zohar*'s (3:29b) teaching: "Souls are hewn from beneath the Divine Throne." The original source of souls is actually far higher than *Beriah*, but *Beriah* is the realm within which souls emerge as distinct entities.

#### Rabbi Shmuel Schneerson, *Likutei Torah: Torat Shmuel* 5635:2, p. 3017

In our Morning Blessings, we turn to G-d and exclaim, "My G-d! The soul You placed into me is pure. *Atah Beratah*—You created it! *Atah Yetzartah*—You formed it! And You breathed it into me."

The significance of this prayer is that it depicts the path through which a soul descends into a human body. The soul's earliest origin is described as "pure," indicating that it is within pristine Divinity. In order to descend into our world, the soul must travel through the realms referred to as *Beratah*, "You created it"—the world of *Beriah*, and then *Yetzartah*, "You formed it"—the world of Yetzirah, and finally, "You have breathed it into me"—the soul's installation within a human body, here in the world of *Asiyah*.

#### **RESIDUAL SPIRITUALITY**

#### The Rebbe, Rabbi Menachem Mendel Schneerson, *Likutei Sichot* 9, p. 25

A number of Talmudic statements inform us that heavenly voices regularly call upon us to better our ways. This is rather puzzling. What could be the point of issuing calls that people fail to hear?

The answer is that part of us indeed hears these calls. For part of our soul remains on high and does not descend into the body. This part of the soul, which resides in the spiritual realms, clearly hears the heavenly voices—and its reaction stirs the part of the soul that is installed within the body.

The result of this process is discernable in individuals who suddenly feel inspired to become more connected with G-d—even though they did nothing at all to invite such spiritual feelings. Rather, their inspiration is the trickle-down effect of a heavenly call that is heard by the part of the soul that resides in Heaven.

#### SPIRITUAL RETURN

#### Rabbi Shneur Zalman of Liadi, Torah Or, Miketz 32d

Our sages taught that "in the afterlife, there is no eating, drinking, procreation, business dealings, jealousy, hatred, or competition. Rather, the righteous sit with crowns on their heads and enjoy the splendor of the Divine presence" (Talmud, Berachot 17a).

What is the splendor of the Divine presence that the souls enjoy in Paradise? It is a radiance of G-d's infinite light that the souls in Paradise are capable of perceiving.

There are two general levels within Paradise: Higher Paradise is located in the spiritual world of *Beriah*, while Lower Paradise is located in the spiritual world of *Yetzirah*. Within these two divisions, however, there exist infinite sublevels.

Souls in Paradise constantly advance. They rise from one level to the next, as they refine their capacity to perceive the radiance of the Divine Light. When a soul desires to graduate to the next level, it must first immerse in *nahar di'nor*, the "fiery river," an experience that allows it to erase its memory of its previous understanding of the Divine. This is necessary because the perception attained on any given level is insignificant compared to the perception available on the next level and disturbs the absorption of the advanced understanding.

#### The Rebbe, Rabbi Menachem Mendel Schneerson, *Likutei Sichot* 14, pp. 34–35

The Talmud (Berachot 64a) states that "the righteous have no rest—not in the present world, nor in the next, as it is stated, 'They will go from strength to strength'" (Psalms 84:8).

While the soul of the deceased constantly ascends within Paradise, it experiences a quantum leap on each anniversary of its passing (*yabrtzeit*). That is because the death of the body allowed the soul to undergo its first quantum leap, releasing it from the physical world to the spiritual realm. Similarly, within Paradise, each major ascent of the soul requires "death," a release from its previous level within Paradise. That is precisely what occurs on each anniversary of the soul's departure from this world, allowing the soul to experience another quantum leap within Paradise.

For that reason, we recite the Kaddish prayer on each anniversary of passing, and observe related practices—for at that time, the soul experiences a similar propulsion to the day of mortal demise.

#### Rabbi Menachem Mendel of Lubavitch, *Likutei Torah, Bamidbar* 2b, note

A soul's post-life experience in the lower Gan Eden is far more profound than its pre-life experience in the higher Gan Eden.

### Three Types of Angels

Isaiah and Ezekiel frequently encountered angels in their prophetic visions. They employed rich and detailed metaphors to describe them.

The angels of Heaven are divided into three general categories, each occupying a distinct spiritual realm.

The following texts are selections from the prophetic visions that describe the various forms of angels, together with explanatory texts that highlight the unique qualities of each particular form.



ANGEL ABOVE THE SHTETL (DETAIL) Ksenija Pecaric. acrylic on canvas, New Jersey, 2009

#### **BERIAH** Seraphim: Flaming Entities

#### Isaiah 6:1-4

smoke.

In the year that King Uziah died, I saw the L-rd sitting on a high and exalted throne, and His lower extremity filled the Temple. Above Him stood Seraphim, each with six wings: with two wings they covered their faces, with two they covered their feet, and with two they would fly. The Seraphim were calling to one another: "Holy, holy, holy is the L-rd of Hosts! The entire earth is filled with His glory!" At the sound of their voices the doorposts shook, and the house was filled with

Rabbi Shneur Zalman of Liadi, Likutei Torah, Emor 32b

Seraphim reside in Beriah, the realm in which there is a high degree of comprehension of G-d's infinite light. The angels of this world perceive G-d as He transcends the entire process of Creation. For that reason, they proclaim, "Holy!" (Kadosh)—because the term kadosh connotes something entirely separate and distinct.

As a result of their mental concentration and their comprehension of this aspect of G-d, the Seraphim burn with passion to fully perceive G-d's glory.

### YETZIRAH

Chayot: Holy Animals

#### Ezekiel 1:13-14

The appearance of the living creatures was like burning coals of fire, like torches. The fire moved back and forth among the creatures; it was bright, and lightning flashed out of it. The creatures rushed back and forth like flashes of lightning.

Rabbi Shneur Zalman of Liadi, Tanya, Likutei Amarim, ch. 39

The holy *Chayot* reside in the world of *Yetzirah*, while the *Seraphim* dwell in Beriah.

Beriah is a world of intellectual revelation of G-d, and the Seraphim are therefore in a constant state of bitul, standing in the same spot without change.

By contrast, in the world of Yetzirah, G-d's emotive attributes—Divine love and awe, etc.—are revealed. The angels of this realm are referred to as Chayot, "animals," because like animals, they experience emotions rather than intellect. Being primarily emotional creatures, the *Chayot* of Yetzirah are highly excitable, and as they experience the revelations of Yetzirah, they rush back and forth. **ASIYAH** Ofanim: Wheeling angels

#### Ezekiel 1:16

This was the appearance and function of the wheels: They had the appearance of crystal, and all four looked alike. Each appeared and functioned like a wheel within a wheel.

Rabbi Menachem Mendel of Lubavitch, *Or HaTorah*, *Shemot* 5, pp. 1467–1468

*Ofanim* reside in the spiritual layer of the world of *Asiyah* (as opposed to the material layer of *Asiyah* that mortals inhabit). *Asiyah* is a world of action, devoid of the depth of understanding and profundity of feeling available in the higher realms. Consequently, the *Ofanim*'s perception of G-d takes the form of uncomplicated acknowledgment and straightforward acceptance.

Due to their lack of intellectual understanding, the *Ofanim* are incapable of distinction and complexity. This is why they are described as round like a wheel, without a particular beginning or conclusion, and within which no position carries uniqueness over any other.

Therefore, whereas the *Chayot* express their emotional perception of G-d in rushing movements, racing upward, then racing back down, the *Ofanim* express their acknowledgment of G-d as a steady, simple motion, like the unfluctuating turning of a wheel.

### **IV. LESSONS**

Several insights emerge from an analysis of BiYA: Firstly, BiYA's sense of independence from G-d implies that humans are endowed with the ability to control their actions, speech, and even thoughts, irrespective of one's internal makeup. Furthermore, the existence of BiYA's three rungs and their specific hierarchy imparts insight into human planning, consulting, and implementation. In addition, it is possible to begin each day with a BiYA-exercise to facilitate an adequate sense of grounding that is coupled with spiritual focus.

EXERCISE 1.1

Peruse the following list, and mentally identify one trait that does *not* pose a challenge for you. Then mentally identify one that *does*.





### In Control

The Rebbe, Rabbi Menachem Mendel Schneerson, Torat Menachem: Sefer Hamaamarim Melukat 3, p. 382

מַחֲשָׁבָה דִבּוּר וּמַעֲשָׂה הֵם לְבוּשֵׁי הַגָּפָשׁ. וְלָכֵן כְּמוֹ שֶׁלְבוּשֵׁי הַגוּף ... בִּיכָלְתּוֹ לְפוּשְׁטָם, וּמִכָּל שָׁבֵן שָׁאֵינוֹ מֻכְרָח בִּלְבוּשִׁים אֵלוּ (שֶׁלוּבִשׁ עַכְשָׁוּ) וּבִיכָלְתוֹ לְהַחֲלִיפָם בִּלְבוּשִׁים אֲחֵרִים, עַל דֶרֶך זֶה הוּא בִּלְבוּשֵׁי הַגַּפָשׁ, דְהַלְבוּשִׁים דִבּוּר וּמַעֲשָׁה אֶפְשָׁר לְפוּשְׁטָם. וְגַם הַמַחֲשָׁבָה שָׁהִיא בִּתִמִידוּת, וֵחַלֶפֵת בִּמַחֲשָׁבָה אַחֶרֶת.

מָה שָׁאֵין פֵן הַשַּׂכֶל וְהַמִדוֹת הֲרֵי הֵם מַהוּת הַגֶּפָּשׁ, וְלָכֵן בִּכְדֵי לְשַׁנוֹתָם צָּרִיךְ לִיגִיעָה.

Thought, speech, and action are merely garments to the soul. Just as we are able to remove . . . the body's garments, so we can remove the soul's garments of speech and action by refraining from speaking or acting. And just as we can exchange one article of clothing for another, so can we switch our thought, which constantly runs, from one subject to another.

This is in contrast to the intellect and emotion that, as part of the actual soul, demand much effort to effectively change.

#### RABBI MENACHEM MENDEL SCHNEERSON 1902-1994

The towering Jewish leader of the 20th century, known as "the Lubavitcher Rebbe," or simply as "the Rebbe." Born in southern Ukraine, the Rebbe escaped Nazi-occupied Europe, arriving in the U.S. in June 1941. The Rebbe inspired and guided the revival of traditional Judaism after the European devastation, impacting virtually every Jewish community the world over. The Rebbe often emphasized that the performance of just one additional good deed could usher in the era of Mashiach. The Rebbe's scholarly talks and writings have been printed in more than 200 volumes.



### Human = Thought, Speech, Action

Rabbi Shneur Zalman of Liadi, *Likutei Torah, Behaalotecha* 31c

| HEBREW<br>LETTER | ENGLISH | REPRESENTING<br>THE WORD | MEANING                                  |   |  |
|------------------|---------|--------------------------|------------------------------------------|---|--|
| х                | Α       | <b>A</b> lefcha          | Thought<br>(lit., teaching/<br>learning) |   |  |
| ٦                | D       | Dibur                    | Speech                                   |   |  |
| ۵                | Μ       | <b>M</b> aaseh           | Action                                   | ¢ |  |



Kabbalistic tips on how to control your mind and emotions: **myjli.com/kabbalah** 

#### THE WISE SON

Joel ben Simeon Feibush, from *The Ashkenazi Haggadah*, an illuminated parchment manuscript from South Germany, c. 1460. (British Library, London)



## The Physiognomist

Rabbi Betzalel Ashkenazi, Shitah Mekubetzet, Nedarim 32b

מַעֲשֶׂה בְּחָכָם אֶחָד שָׁלַח דְמוּת פַּרְצוּפּוֹ לְחָכָם אַחֵר שֶׁהָיָה מַכִּיר בִּדִמוּת הַפַּרִצוּכִּין.

ַנְטְמַן פָּנֵי מִבִּיעֲתוּתֵיה דְהַהוּא פַּרְצוּף. לְסוֹף שָׁאַל לוֹ לָמָה נִטְמַן מִמֶנוּ.

- וְעָנָה: אוֹתוֹ הַפַּרְצוּף מֵאָדָם רַע שֶׁאֵין כִּדְמוּתוֹ חַמְדָן וְנוֹאֵף וְלִסְטִים - וְאֵין לְהַבִּיט אֵלָיו.

וְהַמְבִיאוֹ נִתְיָרֵא מִלְשׁוּב אֶל אֲדֹנָיו, עַד שֶׁשָׁלַח אַלִיו שֶׁלֹא יִירָא מִמֶנוּ. וְשָׁאַל לוֹ כָּל הָעַנְיָן, וְאָמַר לוֹ כָּל מָה שֶׁשָׁמַע וְלָכֵן יָרֵאתִי לָשׁוּב אֵלֶיךָ.

אָמַר: בְּוַדַאי אֵין חָכָם כְּמוֹ אוֹתוֹ בַּעַל הַפַּרְצוּף, שָׁמִן הַכּּל אָמַר אֶמֶת - שֶׁיִצְרִי מְגָרֶה בִּי וּמֵסִית אוֹתִי לַעֲשוֹת כָּל זֹאת. אֲבָל הַחְכָמָה שֶׁבִּי מוֹנַעַת אוֹתִי מִכָּל זֶה.

There was once a sage who sent a drawing of his face to a physiognomist—a master who discerns temperament and character from one's outward appearance.

When the master saw the drawing, he immediately blocked his face in fright. The messenger who brought the drawing asked him, "Why have you blocked your face from looking at the drawing?"

#### RABBI BETZALEL ASHKENAZI C. 1520-1592

Rabbi and scholar; lived in Egypt and Israel. While in Egypt he studied under the Radvaz and, upon the latter's immigration to Israel, assumed leadership of the community. Later, he himself immigrated to Israel, where he became the leader of the Ierusalem community. He is best known for his Shitah Mekubetzet, an anthology of classical commentaries to the Talmud. His most important disciple was the famous kabbalist, Rabbi Yitzchak Luria.

The master replied, "I've never seen the face of such a horrible person before. I saw in him coveting, adultery, and robbery. One shouldn't gaze at the face of such evil."

The messenger was obviously terrified of bringing back this reading to the sage. However, the sage sent word that he should return without fear. Upon his return, the sage inquired about what had occurred. The messenger conveyed everything that he had heard, concluding, "That's why I was afraid to return to you."

The sage replied, "Surely, this physiognomist outshines all others. Everything he said about me is true. My internal inclination drives me and seduces me to commit all of the wrongdoing that the master saw. Yet, I use my wisdom to refrain from acting on it."



Rate yourself in terms of the following three statements:

| A. I strategize and plan well.             | 1 | 2 | 3 | 4 | 5 |
|--------------------------------------------|---|---|---|---|---|
| B. I solicit helpful advice from others.   | 1 | 2 | 3 | 4 | 5 |
| C. I get the job done. I'm an implementer. | 1 | 2 | 3 | 4 | 5 |
|                                            |   |   |   |   |   |

- 5 = very much
- 4 = pretty well
- 3 = average
- 2 = somewhat weak
- 1 = very weak



TYPES OF JEWS, JERUSALEM James Tissot, ink on paper mounted on board, France, c. 1886 or 1889 (Brooklyn Museum, N.Y.)



### Plan, Consult, Act

The Rebbe, Rabbi Menachem Mendel Schneerson, *Sefer Hasichot* 5750:2, pp. 464–467

דִי הַנְהָגָה פּוּן אַ גָעזוּנְטָן אוּן פּוּלְקַאמֶענָעם מֶענְטְשׁ (אַ בַּר שֵׁכָל) אִיז בְּאַגְרִינְדָעט אוּן וָוערְט אָנְגָעפִירְט דוּרְך דְרַיי זַאכן - מַחֲשָׁבָה דִבּוּר אוּן מַעֲשָׂה: צוּם אַלָעם עֶרְשָׁטְן טְרַאכְט עֶר; דָערְנָאך בְּרָענְגְט עֶר אַרוֹיס זַיין מַחֲשָׁבָה אִין דִבּוּר צוּ אַנְדָערָע, דָערְנַירן וַזיי וָואס עֶר טְרַאכְט, זיך בַּארָאטָן מִיט יְדִידִים מְבִינִים (אִין דָעם תְּחוּם מְסָיָם) בִּכְדֵי קְלֶערֶער אוּן רִיכְטִיקֶער פַארְשָׁטִיין דִי זַאך; דֶערְנָאך קוּמְט עֶר צוּ אַ מַסְקָנָא לְפֹעַל, אוּן בָּרֶענְגָט אַרוֹיס זַיין מַחֲשָׁבָה וִדִבּוּר אָין מַעֵּשָׂה בִּפֹעַל...

אַן אָדָם שָׁלֵם בּאנוּגְנְט זִיך נִיט מִיט מַחְשָׁבָה אַלֵיין, אָדָער אַפִּלוּ מִיט מַחֲשָׁבָה אוּן דִבּוּר, נָאר עֶר בְּרֶענְגְט אַרוֹיס זײנֶע פְּלֶענֶער (בְּמַחֲשָׁבָה וְדִבּוּר) אִין מַעֵשֵׂה בְּפֹעַל (דֶער עִנְיָן הַשְׁלִישִׁי) . . . לְאִידָך גִיסָא: בִּכְדִי דִי מַעֲשָׂה זָאל זיין בּשְׁלַמוּת דַארְף זִיך אִין אִיר אָנְהֶערְן ווי זִי אִיז אַן עַנְיָן שִׁלִישִׁי, וועלְכֶער אִיז בְּאַגְרינְדֶעט אוּן קוּמְט נָאך מַחֲשָׁבָה וְדַבּוּר: זַיין מַעֲשָׂה זָאל נִיט זַיין סְתָם גֶעכַאפּט אוּן גָעטָאן, נָאר זִי זָאל קוּמָען דַוְקָא נָאך דָעם וואס עֶר הָאט עָס גוּט דוּרְכָגֶעטְרַאכְט אוּן דוּרְכָגֶערֶעדְט מִיט אַנָדֶעָרָע

אוּן פְּשֵׁם וִוּי שְׁלֵמוּת הָאָדָם בַּאשְׁטֵייט פּוּן אַלֶע דְרַיי עִנְיָנִים פּוּן מַחֲשָׁבָה דִבּוּר וּמַעֲשָׂה, אוּן דַוְקָא אַלְס שְׁלֹשָׁה דַרְגוֹת אוּן בְּסֵדֶר זֶה - אַזוי אִיז דָאס אויך אִין עוֹלָם, אַז שְׁלֵמוּת הִשְׁתַּלְשְׁלוּת הָעוֹלָמוֹת . . . װערָט אויפְגָעשְׁטֶלְט דַוְקָא דוּרְך דִי דְרַיי דַרְגוֹת הַנַזְכָּרוֹת לְעֵיל וּבְסֵדֶר זֶה דַוְקָא. The behavior of properly functioning people is based on and guided by three things: thought, speech, and action. First comes thought. Those thoughts are then expressed via speech to others, such as when consulting friends who understand a specific field, for the sake of arriving at a clearer and more accurate picture of the matter. This allows a person to arrive at a practical conclusion, whereby their thoughts and discussions are translated into concrete action....

Thought alone is insufficient. Similarly, contemplation with subsequent discussion is not enough. We must bring our plans to *action*.... At the same time, in order for an action to be complete, it must reflect the reality that it is simply the third link in a chain, following forethought and helpful discussion. Otherwise, our actions will be rash....

When we engage all three (thought, speech, and action, and in that particular order), we can reach our full potential, just as the hierarchy of the worlds is complete . . . only with all three worlds present in their specific order.



### **Daily Exercise**

Rabbi Shneur Zalman of Liadi, *Shulchan Aruch HaRav, Mahadura Tinyana* 1:4–6

וּמִיָד שֶׁגַעוֹר מִשְׁנָתוֹ ... יַחֲשׁב בְּלִבּוֹ לִפְגֵי מִי הוּא שׁוֹכֵב, וְיֵדַע שֶׁמֶלֶך מַלְכֵי הַמְלָכִים הַקָדוֹשׁ בְּרוּך הוּא חוֹפֵף עַלִיו, שֶׁנָאֶמַר "מְלֹא כָל הָאָרֶץ כְּבוֹדוֹ" (יְשַׁעְיָה ו, ג)

ַוְטוֹב לְהַרְגִיל עַצְמוֹ לוֹמַר מִיָד שֶׁנֵעוֹר מִשְׁנָתוֹ (מוֹדֶה אֲנִי לְפָנֶיךְ מֶלֶךְ חֵי וְקַיָם שֶׁהֶחֶזַרְתָּ בִּי נִשְׁמָתִי בְּחֶמְלָה רַבָּה אֱמוּנָתְךָ), וְעַל יְדֵי זֶה יִזְכֹּר אֶת ה' הָעוֹמֵד עָלָיו, וְיָקוּם בִּזְרִיזוּת

וּלְפִי שֶׁבְּגָסַח זֶה אֵין בּוֹ שׁוּם שֵׁם מִז׳ שֵׁמוֹת שָּׁאֵינָם נִמְחָקִין, אֵין אָסוּר לְאָמְרוֹ קֹדָם שֶׁנָטַל יָדָיו.

As soon as we wake up ... we should contemplate before Whom we are lying, and become aware that the King of kings is close at hand, as it is stated, "The entire earth is filled with His glory" (ISAIAH 6:3)....

It is best to habituate ourselves immediately upon waking to recite *Modeh Ani*—"I thank You, living and eternal King, for You have mercifully restored my soul within me. Great is Your faithfulness!" This will remind us of G-d's intimate presence and inspire us to rise energetically.... Seeing that the *Modeh Ani* does not include a Divine name, we are permitted to recite it before ritually washing our hands.



Title page of *Seder Hayom*, by Rabbi Moshe ben Machir of Safed, from the first printed edition, Venice, 1599. This work is the first-known source of the custom to recite the Modeh Ani prayer.

# **KEY TERMS**

#### 1. Seder hishtalshelut

The many degrees of systematic descent that stretch between G-d's desire to create the universe and the tangible result of that goal

#### 2. BiYA

Acronym for the grouping of the three spiritual worlds, *Beriah*, *Yetzirah*, and *Asiyah* 

#### 3. Yeshut

Existence with a sense of self-awareness and independence

#### 4. Bitul

A subdued sense of self due to being absorbed by something overwhelmingly impressive, and the desire to become one with it

#### 5. Levushei hanefesh

Thought, speech, and action—the soul's behaviors, which are external to the soul itself

# **KEY POINTS**

- The study of Jewish mysticism is not simply a pursuit of fascination and mystique but is primarily geared to bear a positive effect on how we live our lives.
- 2 Kabbalah is largely an exploration of *seder hishtalshelut*. In addition to thereby advancing our knowledge of G-d, this material allows us to better understand many aspects of life.
- Analyzing the human character and soul yields much insight into *seder hishtalshelut*, because the human is created in the Divine image.
- 4 When studying kabbalah, we must avoid perceiving spiritual ideas in a literal, physical sense.
- 5 Kabbalah teaches that the first existence with yeshut (independent sense of self) is the spiritual world of *Beriah*. However, because *Beriah* senses G-d acutely, it remains in a constant state of overwhelming *bitul*. By contrast, the subsequent worlds of *Yetzirah* and *Asiyah* sense G-d to far lesser degrees, resulting in more extreme degrees of *yeshut*.

- 6 We are able to tap into these higher worlds and reside in them temporarily during moments in which we sense G-d acutely and are overwhelmed by His presence.
- Human thought, speech, and action correspond to *Beriah*, *Yetzirah*, and *Asiyah*. We can use these three areas of life to advance our understanding of *BiYA*. The same is true in reverse: studying *BiYA* produces numerous insights into living more effectively through thought, speech, and action.

# **KEY TAKEAWAYS**

- 1 The disposition of our internal character need not automatically dictate what occurs in the realm of our thought, speech, and action. We can control our *levushim* irrespective of our personality.
- 2 Our actions should be preceded by proper planning (thought) and consultation (speech). On the other hand, we must make certain to graduate from planning and discussion to engage in concrete action.
- We can begin each day with a motivational exercise that is a built-in feature of Jewish practice: to first *think* about the Creator, then *verbalize* our gratitude toward Him, and then *act* by ritually preparing our hands. This brief early morning tour through *BiYA* sets the appropriate tone for our entire day.